**25.04. 2020 год**

**7 Т.Э.**

**Дисциплина : Основы философии**

**(2пары-4 часа)**

**Учебник : Горелов А.А. — «Основы философии»**

**Скачать:** [**drive.google**](https://drive.google.com/file/d/0B6xhkmsz1gLLRzN3Rm9SWHZ0TmM/view?usp=sharing)

Тема № 1Место и роль философии в культуре 20 века.Философское исследование личности, творчества и свободы, жизни и смерти, любви и ненависти в качестве бытийных феноменов. Позитивизм. Проблема соотношения философского и научного познания

Тема № 2 . Экзистенциализм. Бытие человека в мире как философская проблема. Экзистенция и свобода.

Философская антропология 20 века. Проблемы человеческого бытия в концепциях З. Фрейда, М. Шелера, А. Гелена. Западная религиозно-философская мысль 20 века – неотомизм

.**Изучите тему № 1.**

Уже Аристотель, предвидя и сегодняшние вопросы «пользе» философии,

подчеркивал, что от философии ненужно ждать практической пользы, т. е.

решения частных прикладных задач. Ибо философия — это не тактика, а

стратегия человеческой жизни; она есть удел свободного человека.

Поэтому она нужна только такому обществу, в котором ценят свободу, в

котором люди осознанно берут на себя груз ответственности за свой выбор,

за свои решения.

 Философии не могло быть в древнейшем (первобытном) обществе сего

родоплеменной организацией. В нем каждый поступок, каждый шаг члена

рода или племени был определен и отмерен, и все находились под строгим и

неусыпным контролем вождей, жрецов, старейшин. Долгие века и

тысячелетия отчаянной борьбы за жизнь закрепили в социальной памяти

коллектива оптимальные стандарты поведения. Внешне это проявлялось в

ритуалах, а в сознании — в форме мифа — первой, исторической форме

социального регулятива.

По сравнению с мифом религия — более сложное и развитое сознание,

отвечающее более высокой, более зрелой ступени общественной

организации, когда высшим судьей для себя люди признают не

человеческий, а сверхчеловеческий разум, сверхприродную реальность —

Бога, который в глазах верующих и есть абсолютное, вечное Добро,

абсолютное воплощение Нравственности. Религия — вторая (после мифа)

историческая форма социальногорегулятива. Она еще не есть свобода, но

есть мечта, греза о ней.

Но и в достаточно развитом обществе — если только это общество

тоталитарного, казарменного режима — философия не нужна и невозможна.

Вспомним и сравним два соседствовавщих, соперничавших друг с другом в

середине первого тысячелетия до нашей эры греческих государства: Афины

и Спарту. Один народ, один язык, но насколько неравноценен след,

оставленный афинянами и спартанцами в культурной памяти человечества!

Афины — это Анаксагор и Перикл, Сократ и Платон, Аристотель и

Эсхил, Софокл и Эврипид, Фидий и Аристофан; это Академия и Лицей; это

великая философия, великое искусство и глубоко продуманная, блестящая

система образования. Афины (вместе с городами-полисами Милетом,

Эфесом, Абдерами, Элеем и др.) – это и есть «греческое чудо» - колыбель

всей западной культуры и цивилизации.

Что же явила собой и что оставила после себя Древняя Спарта? Суровое

до жестокости воспитание детей и подростков (спартанское воспитание),

казарменную муштру, безжалостнее подавление естественных чувств и

эмоций в угоду тоталитарному режиму. Граждане Спарты не имели ни

места, ни времени для самостоятельного творчества, для духовного развития

личности. В этом государстве жили, воспитывались отличные воины и

гимнасты, но в нем не было ни художников, ни мыслителей, ни

политических стратегов.

Да у спартанцев не было и необходимости в них! Их строй, их образ

жизни не знал «проблем»: всем было все «ясно», каждый гражданин

государства твердо знал, в чем его долг и в чем добродетель. Знал, потому

что ох него всего лишь требовалось выполнять команду. Спартанец был

избавлен от необходимости самому выбирать свою судьбу, самому судить о

приоритетах и ценностях жизни, самому — на свой страх и риск - принимать решения, а следовательно, и самому нести ответственность за них.

Спартанец «обходился» без всего этого, потому что в Спарте не было

гражданской и личной свободы, не было демократии.

Афиняне же позволяли себе роскошь спора, несогласия, сомнения.

Афинянам, милетцам, элеатам их предки завещали лишь одно: способность

сомневаться и удивляться миру. Они завещали им знание о собственном

незнании, но вместе с тем и высокое уважение, доверие к своему разуму,

высшее выражение которого - философская мысль - стала вместе с тем

высшей формой (вслед за мифом и религией) жизненного, социального

регулятива.

И сегодня место и роль философии в жизни человека и общества

определяются ее антидогматическим, антиавторитарным характером. Дух

ПОДЛИННОЙ философии - критика. Критический (а не апологетический) дух

философии не вызывал к ней большой любви и сочувствия со стороны

власти, по отношению к которой философское «вольнодумство» чаще было

не в согласии, а в оппозиции. Но без такой критики, без подвижничества

героических энтузиастов - философов - ни о какой победе разума на Земле

не могло бы и быть речи.

**Отвечаем на вопросы в тетради:**

Что же явила собой и что оставила после себя Древняя Спарта?

А что оставили нам Афины?

**Изучите тему № 2.**

Несмотря на бурное развитие науки, западная религиозная философия не уступила своих позиций. В течение всего XX в. она достаточно успешно противостояла материализму и позитивизму. Представлена она была следующими наиболее значимыми течениями:

• ортодоксальная католическая философия (неотомизм): Ж. Маритен, Э. Жильсон, Д. Мерсье, Й. Бохеньский и др.;

• неортодоксальная католическая философия: П. Тейяр де Шарден, Р. Нозик;

• философия иудаизма: М. Бубер;

• религиозно-мистическая метафизика: Р. Генон;

• религиозный экзистенциализм: К. Ясперс, Г. Марсель;

• русская религиозная философия зарубежья: Н. Бердяев, Л. Шестов, С. Булгаков, С. Франк и др.

Неотомизм

Мы остановимся здесь на неотомизме как одном из самых влиятельных религиозно-философских течений Запада. Зарождается оно в конце XIX в. Этому способствовали решения Первого Ватиканского собора (1869— 1870). В энциклике 1879 г. Папа Римский Лев XIII призвал к восстановлению в католических школах «христианской философии в духе ангельского доктора Фомы Аквинского». Так в католическом мире появляется неотомизм (от лат. варианта имени Фома — Томас), провозглашенный папскими церковными кругами единственно истинной философией, явившейся официальной теоретической платформой католицизма.

Для неотомизма, как и всей новой религиозной философии, характерно острое противостояние догматиков — приверженцев традиционной теоцентрической ориентации и реформаторов — сторонников переориентации философии на антропоцентризм, т.е. проблемы человека. Укреплению позиции реформаторов способствовала социальная действительность XX в. с ее революциями, мировыми войнами, религиозными столкновениями и экологическими катастрофами. Поэтому современная церковь объективно вынуждена обращаться к насущным жизненным проблемам человека.

**Отвечаем на вопросы в тетради:**

1. Понятие неотомизма
2. Где зародилось это течение ?
3. Кто провозгласил неотомизм?

**Сбрасываем или в группу :КОНТАКТ; или в ОДНОКЛАССНИКИ**

**На почту: g.tyutyunnikova@yandex.ru**